
סקירת ספרים

קונילמלים: דתיים בקולנוע הישראלי
אדם צחי, כרמל, 2024. 201 עמ'.

יהודה ויטלזון*

וסדרות טלוויזיה  יהודית בסרטים  ומסורת  ריבוי הייצוגים של דת  בשנים האחרונות, 

בישראל מוביל לפרסום מחקרים שונים בנושא. ניתן להצביע על ארבעה מעגלי מחקר 

יהודית,  קולנועית  בשפה  עוסק  הראשון  המעגל  המסך.  ואומנויות  דת  של  בהקשר 

וכולל מחקרים המנסים לזהות סוגי אסתטיקה קולנועית ומבעים קולנועיים ייחודיים 

שבאמצעותם ביקשו יוצרים להמחיש נוכחות אלוהית על המסך )למשל: פרצ'ק, 1998; 

Chyutin, 2015; Duvdevani, 2013(. המעגל השני עוסק במיתוסים, מוטיבים וסמלים 

יהודיים, ומחקרים המשתייכים אליו מבקשים למצוא בסרטים התכתבויות מובהקות 

)למשל:  או לפרקטיקה הדתית  דיון ביחס לאמונה באל  ולעורר  יהודיים  עם מקורות 

ריבלין, Ben-Zvi Morad, 2018; Zanger, 2003 ;2005(. המעגל השלישי עוסק במרחבי 

ומנסה לאפיין את המגבלות,  או הדתי־לאומי,  יצירה שונים השייכים למרחב החרדי 

הסגנונות והמהות של הסרטים הנוצרים בהם )למשל: וניג, 2011, 2021; רקנטי, 2009(.

המעגל הרביעי, שהוא הרחב ביותר, עוסק באופני ייצוגם של דתיים בקולנוע, לרוב 

בהקשר של הרקע החברתי־פוליטי בתקופה הנידונה, או בהקשר של זהות היוצרים.1 

אל מעגל זה מצטרף עתה ספרו של ד"ר אדם צחי, קונילמלים )אף שפרק הסיום שלו 

דן גם במיתוסים, מוטיבים וסמלים יהודיים(. ספר זה מציע סקירה של סרטים שבהם 

בולטים ייצוגי דתיים, משנת 1935 ועד לשנת 2021.

בכל  הישראלי  בקולנוע  מגמות  שהציגו  מחקר  ספרי  התפרסמו  השנים  ברבות 

מקיף  ספר  אך  הישראלית,  בחברה  נוספות  וקבוצות  נשים  חיילים,  לייצוג  הקשור 

קונילמלים.  של  חשיבותו  בכך  וכבר  אור,  ראה  טרם  דתיים  לייצוג  המוקדש  בעברית 

בו. אך מי שיתבונן  ומעורר דאגה באשר למה שייחשף  שם הספר מושך תשומת לב 

בכריכתו יבחין במפגש בין קצוות — מחד גיסא הכותרת "קונילמלים" מסמלת, בעקבות 

טרילוגיית הסרטים הידועה, סטריאוטיפ של צעיר חרדי חלש, נשי, פגום ומיושן. מאידך 

)Ywitelson@gmail.com( ד"ר יהודה ויטלזון, החוג לתקשורת, מכללת אורות ישראל 	*



נוק
לי

ילמ
 :ם

ידת
םי

קב 
לו

ע הונ
י

שראל
י

גיסא, הצילום על העטיפה מציג את דמותו של משה בלנגה )שולי רנד( מתוך הסרט 

האושפיזין )גידי דר ושולי רנד, 2004( כשהוא עטוף טלית ואוחז לולב, כמו מוכן לקרב.

הסרטים  שני  אלו  מושבע,  קולנוע  חובב  שאינו  הישראלי  הצופה  שעבור  ייתכן 

גם אלו שממחישים את המהפך שחל באופי  והם  ייצוגי דתיים,  עם  ביותר  המזוהים 

הייצוג: מייצוג רפרזנטטיבי בידי יוצרים שאינם מגיעים מהעולם הדתי ומתארים את 

ייצוג מורכב ומודע מבפנים,  מי שחיים בו ואת מנהגיהם בהתנשאות ושיפוטיות, אל 

שמביע ביקורת אך גם אמפתיה והערכה. את המהפך הזה מציג המחבר כבר בפתיחה: 

היהודי  ועלייתו של  'נפילתו  הרי שהיא תהיה:  הסיפור בשורה אחת,  לסכם את  "אם 

הישן בקולנוע הישראלי'" )עמ' 21(.

רבים  סרטים  בישראל  הופקו  אחריהם,  וגם  ביניהם  האלה,  הקצה  סרטי  שני  לפני 

שעסקו בתמה הדתית. מחקרים שונים פטרו עצמם מעיון בתקופות המוקדמות של 

ייצוגי דת, וקבעו כי ייצוגים אלה "נעדרו" או "הודחקו". אדם צחי נענה לאתגר, ומשווה 

באופנים  ומסורת  דת  והציגו  וה־40  ה־30  בשנות  שנוצרו  סרטים  בין  הפתיחה  בפרק 

מגוונים. הוא אף מתאר לא פחות מארבעה סוגים שונים של מערכות יחסים בין ייצוגי 

דתיים ובין הרצון לברוא "יהודי חדש".

בסקירה, וגם בהמשך הספר, משולבים ציטוטים של הוגים, היסטוריונים, פוליטיקאים, 

אומנים, סופרים ומשוררים. ציטוטים אלו מעשירים ומגוונים את הקריאה, מציבים את 

ריק.  בחלל  מתקיים  אינו  הישראלי  הקולנוע  כי  ומראים  יותר,  רחב  בהקשר  הדברים 

מחקרים קודמים כבר הצביעו על האופן שבו הצורך של התנועה הציונית לברוא "יהודי 

חדש" הוביל אותה לסמן מאפיינים שונים, ובתוכם הזהות הדתית, כ"בעייתיים", וצחי 

מציג את המגמה הזו בביקורתיות ומראה עד כמה היא השתרשה בתרבות הישראלית. 

עם זאת, לעיתים הוא עצמו חוטא בחיבור כמעט אוטומטי בין אופי "גלותי" ובין דתיות, 

כאשר הוא דן בסרטים שמנציחים את חולשת "היהודי הישן" על אף שייצוג הדת אינו 

דינר, 1960( או  )ברוך  היו עשרה  הם  מהותי בהם. כך למשל קורה בעת העיון בסרט 

שאומנם   ,)1951 רב־נוף,  )זאב  במולדת  שורשים  סעדיה:  המטריד  התיעודי  במסמך 

כוללים אלמנטים הקשורים לדת ולמסורת, אך באופן אגבי בלבד.

יותר. בעוד  לאחר פרק הפתיחה, עובר המחבר לדיון בייצוגים בתקופות מאוחרות 

הפרק הראשון היה השוואתי, הפרקים הבאים מציעים סקירות כרונולוגיות של סרטים. 

בסקירות אלו צחי מאזכר רעיונות שעלו ממחקרים שונים, מעלה רעיונות משלו ומצביע 

על מגמות. למשל, רעיון חשוב שהוא מנסח קשור למוטיב הכפילות, המופיע בסרטים 

מתקופות שונות. לפי מוטיב זה, לישראלי יהודי שאינו דתי יש יכולת להעמיד פני דתי 

ולהתל בסביבתו כדי להשיג את מטרותיו. טרילוגיית קוני למל )ישראל בקר, 1966; יואל 



נוק
לי

ילמ
 :ם

ידת
םי

קב 
לו

ע הונ
י

שראל
י

זילברג, 1976, 1983( וסנוקר )בועז דוידזון, 1975( הן קומדיות מוכרות בהקשר הזה, אך 

צחי מראה שמוטיב זה קיים גם בדרמות משנות ה־90, כמו האח של דריקס )אורי ענבר 

ודורון צברי, 1994( או שחור )שמואל הספרי, 1994(, ואפילו בסרטם של גיא עמיר וחנן 

סביון מחילה )2019(.

הזהויות.  בין  שנאה־אהבה  יחסי  על  מעיד  המחבר  מצביע  שעליו  הכפילות  מוטיב 

שינויי  על  ללמד  יכולות  בסרטים  דתיות  לא  לדמויות  דתיות  דמויות  בין  הדינמיקות 

עומק בחברה הישראלית. כמו בפרק הפותח, גם בפרקים העוסקים בתקופות מאוחרות 

יותר נמנע צחי מלהציג מגמה בודדת ושטחית, ומתאר את פסיפס העיסוק בתמת הדת 

גם בשנים שהיה דל יחסית. לדוגמה, הוא מראה את העיסוק הפרובוקטיבי והמטריד 

בתמה זו בסרט הבננה השחורה )בנימין חיים, 1976(, ולהבדיל, את זה המעמיק, הפיוטי 

רחל  ואיש   )1972( רוזה  אותך  אוהב  אני  והביקורתי של הבמאי משה מזרחי בסרטיו 

.)1976(

הפרק העוסק בייצוגי דת במאה ה־21 — תקופה שזכתה בכינוי "הגל התיאולוגי של 

הקולנוע הישראלי" )רוה, 2016; שוייצר, 2017( — כולל סקירה נרחבת ומרשימה של 

נסיבות עלייתה של תמת הדת בקולנוע ובטלוויזיה בישראל. הסקירה מציעה נימוקים 

חברתיים, פוליטיים, כלכליים ואפילו טכניים שהובילו לעלייה זו באיכות ובכמות. 

מלבד סקירה חשובה זו, המחבר מבקש לתת סימנים בעשרות הסרטים שכללו תמה 

של דת החל משנת 2000, וביתר שאת החל משנת 2007. בהחלטת עריכה אמיצה, הוא 

מחלק את הפרק הזה לשלושה תת־פרקים, ומוסיף לו נספח העוסק במיתוסים דתיים. 

אותם תת־פרקים מתארים שלוש מגמות של התייחסות לדת בקולנוע הישראלי — מבט 

ביקורתי, מבט מבפנים, שהוא אוהד יותר, ומבט אמביוולנטי. כל תת־פרק כולל חלוקה 

נוספת לשלושה סוגי ייצוג — חרדי, דתי־לאומי ומסורתי. יהיו מי שיראו בעודף סעיפים 

ולכן מציע, כמעט בעקשנות, את  שכזה סרבול מכביד, אך המחבר מבקש להתעמק 

החלוקות השונות.

כאמור, על ייצוגי הדת בסרטי המאה ה־21 נכתבו לא מעט מאמרים. חלקם עסקו 

ואחרים  וסמלים,  בחנו מוטיבים  יהודית, חלקם  קולנועית דתית  באפשרות של שפה 

עסקו באופני הייצוג של הדמויות השונות. צחי מצליח לחדש ולאתר מגמות מעניינות 

דתיים־לאומיים  של  הייצוג  את  מתאר  הוא  למשל  כך  זו.  פורייה  מתקופה  בסרטים 

בטרילוגיה של יוסף סידר כמאבק בין שלושה טיפוסים מאוכלוסייה זו: הדתי הבורגני, 

בסרט  הסמלי  הרובד  ניתוח  לאחר  "הצבר".  למודל  השואף  והדתי  אמונים  גוש  איש 

ההסדר )2000(, הוא מסכם:



נוק
לי

ילמ
 :ם

ידת
םי

קב 
לו

ע הונ
י

שראל
י

או  הלנו אתה  דיה:  ברורה  אינה  עדיין  מנחם  זהותו של  אך  מת,  אמנם  הישן  היהודי 
לצרינו? האם מתחת ליפי בלוריתו מסתתר חזונו המשיחי של הרב מלצר, או ממלכתיות 
בן־גוריונית? ]...[ אך נאמנותו של מנחם נתונה, בסופו של דבר, לדמוקרטיה הישראלית. 
הוא מזדקף אט־אט, ידיו מעל ראשו, וחייו ניצלים. הזרם המרכזי של הציונות הדתית 

זוכה לאמון קולנועי. על תנאי )עמ' 127(.

הקולנוע  שמציע  והגיוון  העושר  על  מעידה  ה־21  במאה  העוסקים  הפרקים  קריאת 

הישראלי במסגרת תמת הדת. יש לקוות לפרסום מחקרים נוספים שיעסקו בתמה זו 

על תקופותיה השונות, וכן בבמאים ראויים לדיון אשר נטו לעסוק בה בסרטיהם, כמו 

משה מזרחי, אבי נשר או יוסי מדמוני. 

בזמן כתיבת שורות אלו, עלה לאקרנים הסרט המדובר פינק ליידי )ניר ברגמן ומינדי 

שבאבניקים )אלירן  ארליך, 2025(, ובטלוויזיה משודרת העונה השלישית של הסדרה 

מלכה ודני פארן, 2017–2025(. נדמה כי "הגל התיאולוגי של הקולנוע הישראלי" ממשיך 

ומתפתח גם בשנת 2025. קריאה בספרו של אדם צחי משכללת את יכולת ההעמקה 

בסרטים העוסקים בתמת הדת ויש לברך עליו. 

הערות
1	 לצד מאמרים רבים שנכתבו בהקשר הזה, ניתן לציין שני חיבורים שביקשו להקיף תקופות 

.Peleg, 2016 ;2022 ,נרחבות: ויטלזון



נוק
לי

ילמ
 :ם

ידת
םי

קב 
לו

ע הונ
י

שראל
רשימת המקורותי

 2000 שנת  ועד  מראשיתו  הישראלי  בקולנוע  היהודית  הדתיות  של  ייצוגה   ,)2022( י'  ויטלזון, 

]עבודה לשם קבלת תואר דוקטור[. אוניברסיטת בר־אילן.

וניג, מ' )2011(. הקולנוע החרדי. רסלינג.

וניג, מ' )2021(. קולנוע משלהן. רסלינג.

פרצ'ק, ר' )1998(. מעבר לגדר: הרגש הדתי בקולנוע הישראלי. בתוך נ' גרץ, א' לובין וג' נאמן 

)עורכים(, מבטים פיקטיביים — על קולנוע ישראלי. )עמ' 328–341(. האוניברסיטה הפתוחה.

לסרטים  כרטיסים  מיליון  שני  נמכרו  שבה  השנה   :2016 סיכום  בדצמבר(.   26  ,2016( י'  רוה, 

cinemascope.co.il/archives/25831 .ישראליים. סינמסקופ

י' )2005(. ישם מדבר לאגם מים וארץ ציה למוצאי מים: על גלגולו של סמל מקראי  ריבלין, 

בקולנוע הארץ־ישראלי. אקדמות, ט"ו, 61–80. 

רקנטי, י' )2009(. הציונות הדתית ואמנויות המסך: בית הספר 'מעלה', תלמידיו וסרטיהם כמקרה 

מבחן ]עבודה לשם קבלת תואר דוקטור[ אוניברסיטת בר־אילן.

שוייצר, א' )2017(. קולנוע ישראלי חדש. כרמל.

Ben-Zvi Morad, Y. (2018). From binding to crucifixion: The political role of Christian 
motifs in Israeli cinema. Jewish Film & New Media, 6(2), 137-157.

Chyutin, D. (2015). Lifting the veil: Judaic-Themed Israeli cinema and spiritual 
aesthetics. Jewish Film & New Media, 3(1), 25-47.

Duvdevani, S. (2013). Magical realism in Israeli cinema. In D. Gurevitch, E. Gomel 
& R. Graff (Eds.), With both feet on the clouds: Fantasy and Israeli culture (pp. 
61-81). Academic Studies Press.

Peleg, Y. (2016). Directed by God: Jewishness in contemporary Israeli film and 
television. University of Texas Press.

Zanger, A. (2003). “Hole in the moon” or Zionism and the Binding (Ha-Ak’eda) Myth 
in Israeli cinema. Shofar, 22(1), 95-109.


